

સર્વજીવહિતાવદ ગ્રંથમાળા - કપ



સંસ્થાપક : અ.મુ.પ.પૂ. શ્રી નારાચણભાઈ ગી. ઠક્કર શ્રી સ્વામિનારાચણ ડિવાઈન મિશન

અમદાવાદ-૧૩

શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઈન મિશનનું પ્રતીક



પ્રતીકમાં શ્રી સ્વામિનારાયશ ભગવાનના ચરશકમળમાં સામુદ્રિકશાસ્ત્રમાં વર્શવેલાં ભગવત્સ્વરૂપનાં સોળ વિલક્ષશ ચિહ્નો છે:

\*જમણા ચરણકમળમાં નવ ચિહ્નો:

સ્વસ્તિક માંગલ્યમય ભગવત્સ્વરૂપને સૂચવે છે.

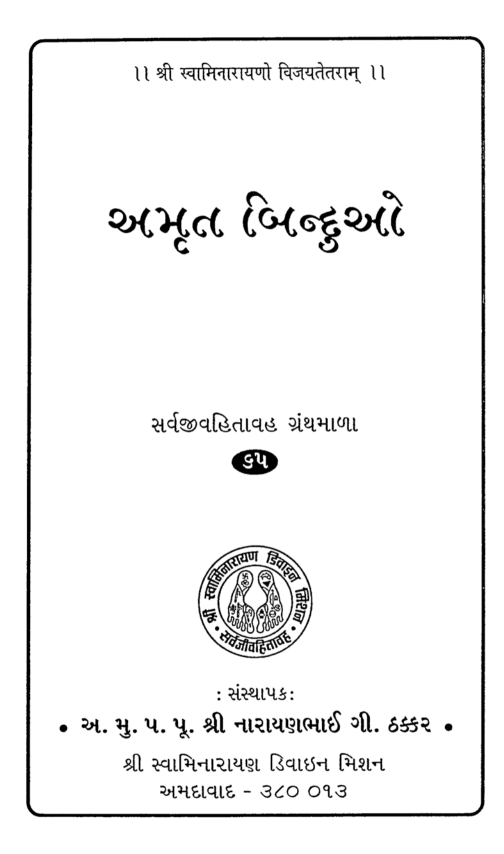
- અષ્ટકોણ ઉત્તર-દક્ષિણ-પૂર્વ-પશ્ચિમ-અગ્નિ-ઈશાન-નૈઋત્ય -વાયવ્ય એવી આઠે દિશામાં ભગવત્-કરુણા વહી રહી છે તેનું પ્રતીક છે.
- **ઊર્ધ્વરેખા** ભગવત્કૃપાથી થતું જીવોનું સતત ઊર્ધ્વીકરણ દર્શાવે છે.
- **અંકુશ** સર્વને અંકુશમાં રાખવા સર્વકારણના કારણ રૂપ ઐશ્વર્યનું ઘોતક છે ને અંતઃશત્રુને વશ રાખવાનું સૂચવે છે.
- ધ્વજ અથવા કેતુ સત્યસ્વરૂપ ભગવાનની વિજય-પતાકા છે.
- વજ ભગવત્સ્વંરૂપનું વજ જેવું શક્તિશાળી બળ જીવના દોષો નષ્ટ કરી કાળ-કર્મ-માયાના ભયથી મુક્ત કરે છે તેમ નિર્દેશે છે.
- **પદ્મ** જલકમલવત્ નિર્લેપ કરનાર ભગવત્સ્વરૂપની કરુણાસભર મૃદુતા સૂચવે છે.

- **જાંબુફળ** ભગવત્સ્વરૂપમાં જોડાયેલાને મળતા દિવ્ય સુખરૂપી રસનું સૂચક છે.
- જવ અગ્નિમાં જવ, તલ આદિ અનાજ હોમી અહિંસામય યજ્ઞ કરનારા અને ભગવત્સ્વરૂપમાં જોડાયેલાના ધનધાન્ય ને યોગક્ષેમનું ભગવાન પોતે વહન કરે છે તેમ સૂચવે છે.

#### \*ડાબા ચરણકમળમાં સાત ચિહ્નો :

- **મીન** સામા પ્રવાહે વહી ઉદ્ભવસ્થાને પહોંચતા મત્સ્યની પેઠે ઐશ્વર્ય-સુખના ઉદ્ભવસ્થાન ભગવત્સ્વરૂપને પામવાનું સૂચવે છે.
- **ત્રિકોણ** જીવને આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિમાંથી છોડાવી ઈશ્વર, માયા, બ્રહ્મની ત્રિપુટીથી પર પરબ્રહ્મ- સ્વરૂપને વિષે સ્થિતિ કરવાનું નિર્દેશક છે.
- **ધનુષ** અધર્મ થકી પોતાના આશ્રિતોના આરક્ષણનું પ્રતીક છે.
- **ગોપદ** ભગવત્પ્રિય ગોવંશ અને ભગવત્પ્રિય સત્પુરુષોના પરોપકારી લક્ષણને સૂચવે છે.
- **વ્યોમ** ભગવત્સ્વરૂપનો આકાશવત્ નિર્લેપપણે સર્વત્ર વ્યાપ સૂચવે છે.
- અર્ધચંદ્ર ભગવત્સ્વરૂપના ધ્યાન વડે ચંદ્રકળાની જેમ વૃદ્ધિ પામી પૂર્શતા પ્રાપ્ત થાય છે એમ દર્શાવે છે.
- **કળશ** ભગવત્સ્વરૂપની સર્વોપરીતા અને પરિપૂર્શતાનું પ્રતીક છે.

પ્રતીકમાં રહેલા ભગવત્સ્વરૂપનાં ચિહ્નોનાં રહસ્યને દષ્ટિ સમક્ષ રાખી, સર્વ જીવનું હિત થાય એવી નિઃસ્વાર્થ જ્ઞાન-ધ્યાન-સેવા પ્રવૃત્તિ સદૈવ કરતા-કરાવતા રહેવાના મિશનના પુરુષાર્થમાં ભગવત્કૃપા વહ્યા કરો એવી શ્રીહરિના ચરણકમળમાં પ્રાર્થના.



શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઇન મિશન

સર્વજીવહિતાવહ ગ્રંથમાળા

🔹 પ્રકાશન સમિતિ 🌸

: પ્રેરક - માર્ગદર્શક :

🔹 અ. મુ. પ. પૂ. શ્રી નારાયણભાઈ ગી. ઠક્કર 🔹

<sup>©</sup>શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઇન મિશન, અમદાવાદ (રજિ. નં. ઈ/૪૫૪૬/અમદાવાદ : ૧૯૮૧) ઈન્કમટેક્ષ એક્ષેમ્પશન u/s 80(G)5

> *પ્રથમ આવૃત્તિ* પ્રત : ૨૦૦૦ ૨૦૦૭, ૧૬, ફેબ્રુઆરી સં. ૨૦૬૩, મહા વદ ચૌદશ

> > सेवा मूल्य : ३.९०/-

પ્રકાશક

શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઇન મિશન ૮, સર્વમંગલ સોસાયટી, પૂજ્યશ્રી નારાયણભાઈ માર્ગ નારણપુરા, અમદાવાદ - ૩૮૦૦૧૩ ①: ૨૭૬૮૨૧૨૦

> *મુદ્રક* ભગવતી ઓફ્સેટ બારડોલપુરા, અમદાવાદ



સર્વોપરી ઉપાસ્ય મૂર્તિ પૂર્ણ પુરુષોત્તમ શ્રી સ્વામિનારાયણ ભગવાન

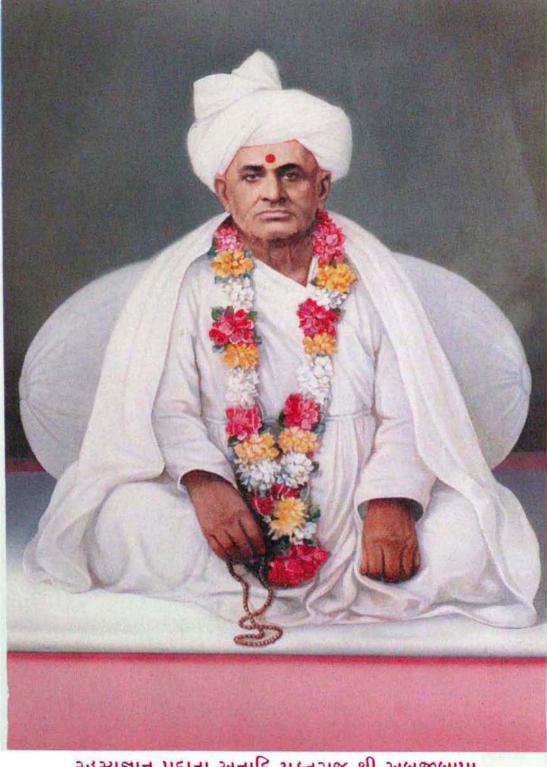


## અર્પણ

અવંતઝોટિ મુઝ્તના સ્વામી અને સદા સાઝાર દિव્ય મૂર્તિ એવા પરમ રૂપાળુ શ્રી સ્વામિનારાયણ ભગવાનના ગૂઢ રહસ્ય જ્ઞાનને સમજાવનારા, એ મહાપ્રભુના સુખનિધિ સ્વરૂપનું સર્વોપરીપણું સર્વત્ર પ્રવર્તાવનારા અને અનાદિમુઝ્તની સર્વોત્તમ સ્થિતિનો અનુભવ ઝરાવનારા –આ રીતે સમગ્ર સત્સંગ ને માનવઝુળ પર મહદ્ ઉપઝાર ઝરનારા પરમ દયાળુ અનાદિ મહામુઝ્તરાજ ૫. પૂ. શ્રી અબજીબાપાશ્રીના ચરણાઝ્મળોમાં સાદર સમર્પિત







## રહસ્યજ્ઞાન પ્રદાતા અનાદિ મુક્તરાજ શ્રી અબજીબાપા

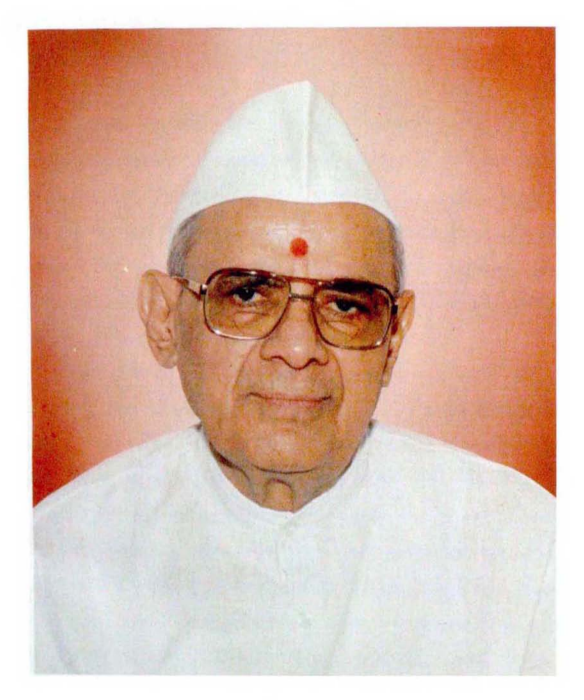


### અર્ઘ્ય

શ્રીજીમઢારાજ તથા બાપાશ્રીના સર્વોપરી તત્ત્વज्ञानने વૈज्ञानिङ પરિપ્રેક્ષ્યમાં પ્રસ્તુત કરી આધ્યાત્મિક, સામાજીક તેમ જ શૈક્ષણિક ક્ષેત્રે, અદ્વિતીય યોગદાન આપનાર, ધર્મશુદ્ધિ, વઢીવટશુદ્ધિ ને ચારિત્ર્યશુદ્ધિના પ્રખર દિમાયતી તથા ચૈતન્યનું ઊધ્વીંકરણ કરવારૂપ બ્રહ્મયગ્નની આઢલેક જગાડના સર્વજીવદિતાનઢ સંસ્થા **'શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિંનાઈન મિશન'**નું સ્થાપન કરનાર કરણામૂર્તિ સદ્ગુરુવર્ચ **અનાદિ મુક્તરાજ પૂજ્યશ્રી નારાયણભાઈ**ના ચરણક્મળમાં શતકોટિ વંદન!



## અનાદિ મુક્તરાજ પૂજ્યશ્રી નારાયણભાઈ ગીગાભાઈ ઠક્કર



આદ્ય સંસ્થાપક



### સંપાદકીય વિશેષ

શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઇન મિશન એવી ગ્રંથશ્રેણી પ્રકાશિત -સંપાદિત કરવા ઉત્સુક છે કે જે સમગ્ર માનવજાત માટે કલ્યાણકારી હોય અને જેના વાચનથી ભારતીય સંસ્કૃતિનો ઉચ્ચતમ હેતુ બર આવતો હોય.

વર્તમાન બુદ્ધિયુગમાં ઉચ્ચ શિક્ષણનો વિસ્તાર પ્રતિદિન વધતો જાય છે. ઉચ્ચ શિક્ષણનો મૂળભૂત હેતુ જીવનમાં ઉચ્ચતર મૂલ્યો પ્રસ્થાપિત કરવાનો છે અને જીવનનું ઊંચામાં ઊચું મૂલ્ય પરમાત્માના પરમસુખનો અનુભવ કરવો તેમાં રહેલું છે. આ હેતુઓ તરફ દોરી જવામાં આ ગ્રંથશ્રેણી સહાયભૂત બને એવી અપેક્ષા છે.

શિક્ષણ, વિજ્ઞાન ને યંત્રવિદ્યાના સતત વધતા જતા વ્યાપને આપણે એવી રીતે ઢાળવો છે કે એ કેવળ ભૌતિક સુખની પ્રાપ્તિનાં સાધન બની ન રહેતાં, માનવીના આંતરિક વિકાસમાં ઉચ્ચતમ મદદગાર બની રહે; સાથોસાથ આપણે એવી સમજણ પ્રસારવી છે કે ઉત્ક્રાંતિનું અંતિમ લક્ષ્ય ઉત્તરોત્તર વિકસીને પરમાત્માના દિવ્ય સુખમાં મળી જવામાં છે.

દિવ્યાનંદની પ્રાપ્તિ માટે સતત વિકસતા જવાની પ્રાકૃતિક અંતઃપ્રેરણા માનવને ઈશ્વરે આપેલી અણમૂલ બક્ષિસ છે. તે એવું સૂચવે છે કે આપણે સૌ સાથે મળીને એવી સામાજિક, આર્થિક ને રાજકીય પરિસ્થિતિનું નિર્માણ કરીએ કે જેથી જીવનના ઊર્ધ્વીકરણની પ્રક્રિયા નિર્બાધ રીતે પૂરતી મોકળાશથી ખીલી ઊઠે. આ કાર્યને વેગ

મળે એવા પ્રેરણાદાયી સાહિત્યનું સર્જન કરવાનું આવશ્યક છે. માનવજાતના આધ્યાત્મિક અને સામાજિક શ્રેય માટે શ્રી સ્વામિનારાયણ ભગવાને, જીવનને સતત ઊર્ધ્વ બનાવી, આત્યંતિક ટેર્ફેર્ફે



દિવ્ય સુખને પમાય એવો સર્વસમન્વયી જ્ઞાનમાર્ગ પ્રસ્થાપિત કરેલ છે; તેમની શ્રીમુખવાણી 'વચનામૃતમ્' તથા 'શિક્ષાપત્રી'માં એ તત્ત્વજ્ઞાનનું ઊંડાણ અનન્ય છે અને સવિસ્તર સરળ ભાષામાં પ્રસ્તુત થયેલ છે. તદ્દઉપરાંત પોતાના બ્રહ્મનિષ્ઠ સંતો ને ગૃહસ્થી મુક્તપુરુષો દ્વારા સર્વહિતાવહ સાહિત્ય પણ વિપુલ પ્રમાણમાં તૈયાર કરાવ્યું છે.

ઉપરોક્ત ગ્રંથોમાં સર્વગ્રાહ્ય ભારતીય સંસ્કૃતિ ને જીવન જીવવાની ખરી દિશા બતાવવામાં આવી છે. તેથી આ ગ્રંથશ્રેણીમાં સર્વજનો-પૂર્વના હોય કે પશ્ચિમના, સૌને દિવ્યતા તરફ દોરી જવામાં પથદર્શક નીવડે એવા એ આદર્શો તથા જ્ઞાનને અર્વાચીન જ્ઞાનના પ્રકાશમાં રજૂ કરવાનો ઉત્તમ પ્રયત્ન કરવામાં આવશે. અમને ખાતરી છે કે તેનાથી માનવજીવનમાં સંવાદિતા આવશે ને આધુનિક જીવનની વિષમતા ધીરે ધીરે ઓછી થતી જઈ દૂર થઈ જશે.

ભારત કે વિશ્વનું અન્ય સાહિત્ય કે જેમાં દર્શાવેલ વિચારો અમારા ઉદ્દેશો સાથે સુસંગત હશે તો તે પણ આ ગ્રંથશ્રેણીમાં આવરી લેવામાં આવશે.

અમારી ઇચ્છા એવી છે કે આ ગ્રંથશ્રેણીનાં પુસ્તકો ફક્ત ગુજરાતી ભાષામાં જ નહિ બલ્કે હિન્દી, અંગ્રેજી વગેરે ભાષાઓમાં પણ પ્રકાશિત કરવાં, જેથી અન્યભાષી વાચકોને પણ આ ગ્રંથશ્રેણીનાં પુસ્તકોનો લાભ મળે.

મિશનની આ પ્રવૃત્તિને સફળતા બક્ષવામાં સૌનો સાથ-સહકાર ઇચ્છીએ છીએ અને મિશનના સર્વ કાર્યમાં સદૈવ પ્રભુકૃપા ભળે એ જ અભ્યર્થના.

દાસાનુદાસ સ.૨૦૪૨, શ્રીહરિજયંતી **નારાયણભાઈ ગી. ઠક્કર** એપ્રિલ ૧૮, ૧૯૮૬ સ્થાપક પ્રમુખ અમદાવાદ શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઇન મિશન



## નિવેદન

પૂર્શ પુરુષોત્તમ પરમાત્મા તથા તેમના અનાદિમુક્તોની વાશી તો અમૃતના મહાસાગરસમ છે. મુમુક્ષુ ચૈતન્યને અમર બનવા માટે અમૃતનું એક બિન્દુ માત્ર પૂરતું બની રહે છે.

અનાદિમુક્ત પૂજયશ્રી નારાયણભાઈની અમૃત વરસાવતી અનુભવસિદ્ધ દિવ્યવાણીના કેટલાક હૃદયસ્પર્શી, નિત્યમનનીય વચનબિન્દુઓ સંકલિત કરી આ લઘુ પુસ્તિકા 'અમૃત બિન્દુઓ' નામ હેઠળ આ સંસ્થાના રજત જયંતી પ્રસંગના ઉપલક્ષે સાનંદ પ્રકાશિત કરીએ છીએ.

પ્રભુપ્રાપ્તિના પંથે ડગ માંડતા મુમુક્ષુને એમાંનું એક એક બિન્દુનું આચમન મૃત્યુમય જીવનને અમૃતમય જીવનમાં પરિવર્તિત કરી રહ્યું છે એવું અનુભવાયા વગર નહિ રહેવાય.

અંતમાં પરમ કૃપાળુ પરમાત્મા શ્રી સ્વામિનારાયણ, તેમના સંકલ્પસ્વરૂપ બાપાશ્રી, સદ્ગુરુશ્રીઓ અને પોતાના વચનરૂપ અમૃત બિન્દુઓ દ્વારા ચૈતન્યને અમર બનાવવા સક્ષમ એવા અનાદિમુક્ત પૂજ્યશ્રી નારાયણભાઈની અમૃતવર્ષાનો સંસ્પર્શ આ લઘુપુસ્તિકા દ્વારા પામી ચૈતન્ય ઊર્ધ્વગતિ પ્રાપ્ત કરે એ જ અભ્યર્થના!

સં. ૨૦૬૩, મહા વદ ચૌદશ પ્રકાશન સમિતિ ઇ. સ. ૨૦૦૭, ૧૬ ફેબ્રુઆરી શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઇન મિશન



•



અમૃત બિન્દુઓ





ક્વામિનારાયણ ડિવાઇન મિશન એટલે આત્યંતિક મોક્ષનું સદાવ્રત.

## મોટાના વચનો તનના–મનના અને જીવના છોગ મટાડી દે છે.

પ્રતિલોમ ઘ્યાન સિદ્ધ થતા મહારાજ આપણામાં રહી બધી ક્રિયા કરે છે.

સારનો સાર એ છે કે દરેકે મઢારાજના દિવ્ય સ્વરૂપનો અનુભવ કરવાનો છે.

> ભगवाननुं तत्त्वज्ञान सरुणमां सरुण छतां इडिनमां इडिन छे. हिंडी



જપ–તપ–ઘ્યાન–ઘારસા બઘા કરતાં સ્વામિનારાયસ ભગવાનની મૂર્તિનું સળંગ અનુસંઘાન રહે તે વિશેષ છે. એ કરવાનો અભ્યાસ કરીએ ત્યારે મળેલા આશીર્વાદ ઝીલ્યા કહેવાય.

અનાદિમુક્ત રસબસભાવે મૂર્તિમાં સંલગ્ન હોય છે. શ્રીજીમહારાજ તેમના દ્વારા સર્વ કાર્ય કરે છે. આથી આ લોકના જીવોને જે યમત્કાર લાગે છે, અનાદિમુક્ત માટે તો તે એક સહૃજ ક્રિયા જ છે.

ભગવાનનું દરેક અંગ એટલું બઘું રમશીય છે કે તે ભગવાન પોતે મનુષ્યરૂપે પ્રગટ થાય ત્યારે એટલું બઘું સૌંદર્ચ લઈને જો પ્રકાશે તો જીવો બઘા ખેંચાઈ જાય. આખા જગતની બઘી ક્રિયાઓ ઠપ થઈ જાય. માટે મનુષ્ય જેવા થઈને જ દર્શન આપે છે.





અનાદિમુકતના આશીર્વાદ ક્યારેક ફળે કે ન ફળે તેમના વિશેનો નિશ્ચ્ય ક્યારેય ફરવો જોઈએ નહિ.

અનાદિમુક્ત દ્વારા ભગવાન પોતાની સામર્થિ જણાવે છે.

> દિવ્ય સ્વરૂપના અનુભવ માટે ઇંદ્રિયોના આહાર શુલ્ર કરવા.

જીવનના અંત સુધી પાત્રતા કેળવવાના પ્રયત્નો કર્યા કરવા.

અંત:શત્રુથી મુક્ત થયા પછી અને ઘાટ-સંકલ્પ બંઘ થયા પછી જ ખરી શાંતિ આવે છે. જેશે અંતરમાં ભગવાન પઘરાવ્યા હોય તેને જ આ સુખની પ્રાપ્તિ અને શાંતિ છે.



અનાદિમુક્ત પોતાના વાર્યો–વર્તન દ્વારા જીવોને શીખવે છે.

છેગોએ અનાદિમુક્તના કહૈયામાં રહેવું પડતું હોય છે. અનાદિમુક્ત સ્વતંત્રપરો મંદવાડ ગ્રહરા કરી અને સ્વતંત્રપરો દૂર પરા કરી શકે છે.

> અનાદિમુક્તની વાર્યોી આત્મસાત્ કરી પાત્ર થઈએ તો ઘ્યાન સિલ્દ્ર થાય.

અખંડ સ્મૃતિનું દિવ્ય સુખમાં રૂપાંતર થાય એ અનાદિમુક્તની સ્થિતિ.

> ભગવાન સિવાય બીજા કોઈનું ઘ્યાન ન થાય. અનાદિમુક્તનું પણ નહિ.



તપ કરવાથી ભગવાન રાજી થાય છે અને ભગવાનમાં પ્રતિલોમવૃત્તિ સરળતાથી થાય છે.

જે જ્ઞાન આપણા જીવન ઘડતરમાં ઉપયોગી ન થાય તો તેનો કોઈ અર્થ ખરો? જીવન ઘડતરમાં ઉપયોગી થાય એ જ્ઞાન કામનું.

ભગવાનના દિવ્ય સાકાર સ્વરૂપનાં દર્શન થાય ત્યારે જે દિવ્યાનંદ અનુભવાય તે આનંદ કોઈ પણ આનંદ કરતાં અનંત ગણો વઘુ છે. પ્રસિદ્ધિના રાગથી જો ભક્તિ થાય તો ભગવાનના સાકાર સ્વરૂપના દર્શન ન થાય.

મઢારાજનું સર્વોપરી તત્ત્વસાન બીજાને સમજાવવું, પરંતુ પોતાપશું લાવ્યા વગર દાસભાવે, તો મઢારાજ પોતાની મૂર્તિના સુખરૂપી ઈનામ આપે.



મિંકારાજના દિવ્યસુખના દર્શનની એકવાર ઝાંખી માત્રથી આ લોકના દરેક સુખ ક્ષણવારમાં ખારા થઈ જાય.

અનાદિમુક્ત પોતે પ્રત્યક્ષ હાજર રહ્યા વગર સંકલ્પ માત્રે બીજા દ્વારા પણ કાર્થ સંપન્ન કરાવી શકે છે.

સર્વોપર્શ ઉપાસના ત્યારે થાય, જ્યારે મહારાજમય થવાય. ઉપાસના પરિપકવ થાય ને મહારાજની મૂર્તિ દઢ થાય ત્યાં સુધી જંપવું નહિ. પુરુષપ્રયત્ન ચાલુ રાખવા.

શ્રદ્ધા અને દૃઢ વિશ્વાસ હોય તો અનાદિમુક્તના એક જ વખતના આશીર્વાદ બસ છે. બીજી વખત આશીર્વાદ લેવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. જીવની સાથે એ આશીર્વાદ કાયમ રહે છે.





અનાદિમુક્ત દયાના સાગર બને ત્યારે અવગતે ગયેલા જીવો પણ સીધા અક્ષરઘામમાં પહોંચી જાય છે.

જીવોને મહારાજ ને મુક્ત ઓળખાવવા તેના જેવી કોઈ મોટી સેવા નથી. પ્રભુ પ્રસન્નતાનું તે મોટું સાધન છે.

> ભગવાનની પ્રાપ્તિ કરવી હોય તો શ્રમ પુરુષાર્થ આવશ્યક છે.

અનાદિમુક્ત પોતાની કૃપા દ્વારા ભગવાનને પામવાનું સરળ બનાવી દે છે.

ભગવાનની મૂર્તિ ઘારવાનો નિરંતર અભ્યાસ કરે તો મૂર્તિ દેખાવી સહજ થઈ જાય. દરેક કાર્ચમાં દેખાય અને કામનું ભારણ ન લાગે. નિર્ફે

# ર્જે સ્વામિનારાયણ ભગવાન સિવાય બીજે ક્યાંય આસક્તિ રહે તો જન્મ ઘરવો પડે.

ભગવાનના સ્વરૂપની અખંડ સ્મૃતિ રહે તે મોટામાં મોટી પ્રાપ્તિ છે અને તેનું દિવ્ય સુખમાં રૂપાંતર થાય તે જ સાક્ષાત્કારની સ્થિતિ.

મન, કર્મ, વચને પોતાનું કે બીજાનું અશુભ થાય, એના જીવનું બગડે કે એના જીવનું બગાડવું તેનું નામ દ્રોદૃ.

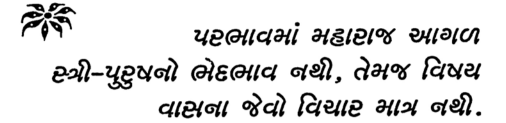
અनાદિમુક્તને સંભારવાથી વિક્ષેપો હટી જાય છે, માટે ઘ્યાન કરતાં પૂર્વે બે–્રગ્રા મિનિટ એમને સંભારી પ્રાર્થના કરવી.

આપયો બઘાએ ઠાવકા રહેવું ઠાવકા એટલે દરેક-દરેક બાબતમાં સાવઘાન, જાગૃત. જે જ્યારે કોઈ સભામાં સંબોધન કરીએ કે કાંઈ પણ બોલીએ ત્યારે એમ કહેવું, પરમ કૃપાળુ શ્રીજીમઢારાજ તેમના અનાદિમુક્તરાજ અબજીબાપાશ્રી, સદ્ગુરુઓ તથા દિવ્ય અભાને કોટાનકોટિ વંદન કરું છું અને પછી બોલવાની શરૂઆત કરવી, તો મઢારાજ અને મુક્ત પ્રસન્ન થાય.

અનાદિમુક્તને ક્યારેય પતન થવાનો પ્રશ્ન જ નથી. કારણ કે તેમના દ્વારા દરેક ક્રિયા મહારાજ કરે છે.

પોતાના દુષ્ટાંત દ્વારા અનાદિમુક્ત શીખવે છે કે વાર્ણી–વર્તનનો સુમેળ હોવો જોઈએ.

અનાદિમુક્તને વિશે ક્યારેય સંકલ્પ કરવા નહિ. નહિ તો જીવનું બગડી જાય. સંકલ્પ થાય તો તેમની પાસે જ જઈ શંકાનું સમાઘાન મેળવી લેવું. જેથી અપરાઘથી બચી શકાય.



જન્મો–જન્મથી જીવોને હેરાનગતિનો પાર નથી. ચર્મચક્ષુ મટીને દિવ્યચક્ષુ પામવા ભગવાન ભજવા.

> પ્રસિદ્ધિનો રાગ ભગવાન તરફ લઈ જવા દે નहि. એ જન્મ–મરણ કરાવે છે માટે એ કાઢવો.

સમગ્ર મૂર્તિ ન દેખાય ત્યાં સુધી સાઘન દશા છે.

> સત્ય–અસત્ય સામે પ્રતિકાર કરે ત્યારે જ સત્યની ઓળખ થાય.



જેશે જીભ ઉપર જીત મેળવી નથી તે કોઈ દિવસ બ્રહ્મચર્ચનું પાલન નહિ કરી શકે માટે સચંમિત આહાર લેવો અને દરેક ઇંદ્રિયોનો આહાર શુદ્ધ રાખવો.

જન્મ-મરુણ ત્યારે જ ટળે, જ્યારે આત્માનો પરમાત્મા સાથે સંબંઘ થાય.

અનાદિમુક્ત બીજાને સેવા અર્થે સ્વતંત્રપશે મંદવાડ ગ્રહૃણ કરે છે.

પૃથ્વી પર પ્રગટ થઈ અનાદિમુક્તનું એક જ કાર્ય હોય કે ગમે તે રીતે જીવો મૂર્તિમાં આવે.

ઉત્ક્રાંતિ ધીરે–ધીરે થાય. એક દિવસમાં ન થાય. અંતે થાય જ. ટેર્જિ આપરો જેવું બીજા માટે કરીએ કે વિચારીએ તે પ્રતિકૃત થઈ પાછું આપરી પાસે જ આવે છે. સારું વિચારીએ તે પ્રતિકૃત થઈ પાછું આપરી પાસે જ આવે છે. આરું વિચારવાથી સારું પ્રતિકૃત થશે અને અરાબ વિચારવાથી ખરાબ. માટે કોઈ વિશે ક્યારેય ખરાબ કરવું કે વિચારવું પરા નહિ.

અનાદિમુક્તએ પઘરાવેલા મઢારાજના સ્વરૂપમાં મઢારાજ પ્રત્યક્ષરૂપે બિરાજી સૌને આશીર્વાદ આપે છે.

> 'ભત્પુટુષ વાક્ય ન ચલતિ ઘર્મ' એ પ્રમાણે અનાદિમુક્તએ આપેલા આશીર્વાદ ક્યારેય ફરતા નથી. માત્ર જરૂર છે તેમના વચનમાં દઢ વિશ્વાસ રાખવાની.



होग माटेनुं औषद्य पश लगवानने घहावीने पछी ग्रहश डहवुं, જेथी प्रलु तेमां लाे अने होग हूह थाय.

દરેક કામ ભગવાનનું સોંપેલું છે તેમ માની કરવું.

એકવાર અનાદિમુક્તના આશીર્વાદમાં આવ્યા પછી જ્યાં સુધી જીવ પાત્ર ન થાય, ત્યાં સુધી તેઓ જીવને છોડતા નથી.

મૂર્તિમાં રહેવાની સમજર્યા અતિ દૃઢ રાખવાની, કારણ કે જેટલી સમજર્યા હોય તેટલી જ પ્રાપ્તિ થાય છે.

> આશીર્વાદ જીવનું હિત કરે જ છે એવો નિશ્ચય એ જ આશરાનું સ્વરૂપ છે. નિશ્ચિ



🕷 મहારાજની આના લોપે તો મहારાજનો द्रोह डर्यो डहेवाय. डोई द्रोह डरे अने त्यां पोतानुं ઉपछे એવું न होय तो मौन પ્રતિકાર કરી ત્યાંથી ખસી જવું. તેવા વાતાવરુણની વચ્ચે રહે તો ઘ્યાન ललनमां विक्षेप थाय. આના લોયને આંખ આડા કાન કરવા ते पश એક પ્રકારનો द्रोह गशाय.

અનાદિમુક્તને વિશે સહેજ પણ સંકલ્પ થઈ જાય તો અપરાઘ થઈ જાય. અઘ્યાત્મના દ્વાર બંઘ થઈ જાય. મૂર્તિ ન દેખાય.

**જે**ने ભगवान જेवा घशी भणे એ ड्यारेय विद्यवा डे विद्युर थता नथी.

અનાદિમુક્તની સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા પ્રતિલોમ ध्यान आवश्यड छे.



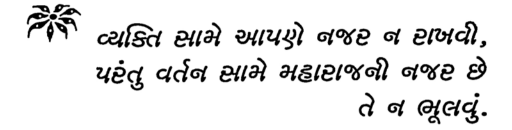
કર્તવ્ય એટલે કોઈ પશ પ્રકારના સ્વાર્થ વગર કરેલું કાર્ય.

જેમ તમે મને જુઓ છો અને हું તમને જોઈ શકું છું તેટલી જ સ્પષ્ટ રીતે જ્યારે આંખો બંઘ કરીએ, ત્યારે મહારાજની મૂર્તિ દેખાવી જોર્દીએ. ત્યારે ઘ્યાનની દૃઢતા થાય.

> સાઘન દશાવાળાએ પોતાની બેદરકારીથી માંદા પડવું એ ગુનો છે.

અનાદિમુક્તના જીવન દર્શનથી સત્સંગી કે બિન સત્સંગી દરેકના જીવનમાં આંતરિક પરિવર્તન આવે છે.

સુખમાં છકી ન જવાય અને દુ:ખમાં નાફિંમત ન થવાય તેવી ભગવાનને પ્રાર્થના કરવી. નિર્જે

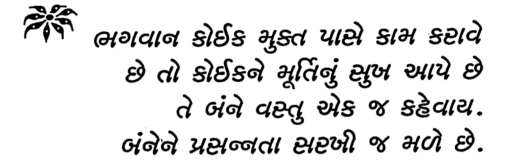


જીવોના કલ્યાણ અર્થે અનાદિમુક્ત ઘણી વખત ક્રોઘ દર્શાવે છે તે પણ તેમના દ્વારા મહારાજ જણાવે છે. તેમને તો ક્યારેય ક્રોઘ આવતો જ નથી.

> મૂર્તિમાં રાખ્યાના આશીર્વાદ મળ્યા પછી સંક<u>લ્</u>ય કરવા નહિ. સંકલ્પ થઈ જાય છે માટે ફરી આશીર્વાદની જરૂર પડે છે.

ભન્મુખ ઘ્યાન કરવાથી પરમએકાંતિકની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે અને પ્રતિલોમ ઘ્યાન કરવાથી અનાદિમુક્તની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે.





મઢારાજના તેજની સાથે ચૈતન્ચની એકતા કરી મઢારાજનું ઘ્યાન કરવું.

ભગવાન તથા તેમના અનાદિમુક્ત આપશા જીવનપ્રાણ બનવા જોઈએ.

પ્રસિદ્ધિના રાગ સहितनी सेवा निष्ફળ निवडे છે. सेवा-प्रसिद्धि = शून्य

> દુ:અમાં જેમ હૃદયના ભાચા ભાવથી ભગવાન સંભારાય છે, તેવા જ કાયમ સંભારવાના અને પુરુષાર્થ કર્યા કરવાથી ભગવાન રાજી થાય છે.

કરટુણા વરસાવવાના પોતાના સહજ સ્વભાવને લઈને અનાદિમુક્ત અજારચા વ્યક્તિ પર પણ કૃપા વર્ષા કરી તેના દુ:અ દૂર કરતા હોય છે.

ભગવાનના ભાચા અનાદિમુક્ત સંત હોય એના વિશે મનુષ્યભાવ લાવી એમને ખોટા કહેવા એ પાપ છે.

બઘા પ્રશ્નોનો ઉકેલ મહારાજની મૂર્તિ છે.

भूतिमां स्थिति प्राप्त थतां डथा-वार्ता-ભજन જेवा साधनोनी आवश्यडता रहेती नथी.

> ઘામમાંથી આવેલા મુક્તનો દેહ દિવ્ય હોય છે.





👬 અનાદિમુક્તની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થયા પછી મુક્ત મહારાજ જાણે એટલું જાણે છે. છતાં પોતે સેવક છે અને મહારાજ સ્વામી છે-सुजहाता छे ते लाव ड्यारेय भटतो नथी.

અનાદિમુક્તના જોગ–સમાગમથી અનેટું બળ પ્રાપ્ત થાય છે.

> આદ્યાત્મિક પથ પર ચાલનારા અનાદિમુક્તના પ્રભાવશાળી વ્યક્તિત્વને સુપેરે જાણી શકે છે.

પ્રાર્થના એ શક્તિશાળી હથિયાર છે. પ્રભુને निःस्वार्थलावे प्रार्थना डरवी.

पूर्वग्रह लेवो डोई ग्रह नथी. नव ग्रह तो जियाग डांई नडता नथी, पश पूर्वग्रह तो छवने विध्नडर्ता छे तेने हूर डरवो.



અનાદિમુક્તને વિશે સંકલ્પ થાય એ જીવનું અજ્ઞાન છે.

વારુતવિક સાન સમજાવવા મુક્તો પોતાના અંગ જુદાં જુદાં રાખે છે.

અનાદિમુક્ત છેલ્લા જન્મના આશીર્વાદ આપે તે આશીર્વાદ ઝીલવા માટે પાત્રતા કેળવવી જોઈએ. જો પાત્રતા ન હોય તો આશીર્વાદ પાછા મૂર્તિમાં જતા રહે છે.

એકાંતવાસ કરીએ ત્યારે ભગવાન અને મુક્તોને સાથે રાખી તેમની સાથે ગોઠડી કરવી તો એકલાપશું ન લાગે.

> મહારાજનું ભજન કરવાથી થોડી શક્તિ આવી હોય તેનો વેપાર કરવા માંડે તો મહારાજ એ શક્તિ પાછી ખેંચી લે છે. જેંજે



અનાદિમુક્તના પ્રસંગ ઉજવાર્ય તે પહેલા વાતાવરુણમાં સર્વત્ર સાનુકૂળતા છવાઈ જાય છે.

જીવનમાં ગમે તેવી મુસિબતોના ઝંઝાવાત આવે એ વખતે ભગવાનમાં શ્રહ્યા અને વિશ્વાસ રાખી ઘીરજપૂર્વક ભગવાન સંભારી તે સમય પસાર કરી લેવો.

પરમાત્માનો સંબંઘ એટલે નરી નિર્મળતા તો પછી એ સ્વરૂપ આપશા વ્યક્તિત્વને બદલી નાંખ્યા વગર રહે ખરું?

બીજાને પ્રભુના સ્વરૂપનું સાચું સાન સમજાવવું તેના જેવી કોઈ સેવા નથી, પણ તે માટે પોતાને સાચી સમજ હોવી જરૂરી છે.





ભगवानने गमे तेवी डिया डरुवी; तेमने न गमे तेवी डिया न डरुवी.

અનાદિમુક્તના અંગમાં (ગુરૃાોમાં) એટલી બધી શક્તિ છે કે તેમના અભ્યાસથી ચૈતન્ય પલટાઈ જાય. ચૈતન્ય પરના આવરરૃાો હટી જાય.

> ભગવાનના સ્વરૂપમાં સંપૂર્ણ સ્થિરતા તે આત્યંતિક મૌન છે.

ભાચી શરુપાગતિ એટલે આપણા માટે પ્રભુએ નિર્માણ કરેલી કોઈ પણ પરિસ્થિતિનો સહર્ષ સ્વીકાર કરી, નિર્વિકલ્પ થઈ અને અખંડ આનંદમાં રહેવું.

અનુભવી અનાદિમુક્ત જ આઘ્યાત્મિક ગમે તેવા પ્રશ્નોના સચોટ જવાબ આપી શકે છે. ટેર્જિ ર્મિં અનાદિમુક્તની સ્થિતિ એટલે અત્યારે સુખ ભોગવું છું, પહેલા નહોતું એમ નહિ, અખંડ મહારાજનું દિવ્ય સુખ અનુભવું છું એવો અનુભવ થવો એ અનાદિમુક્તની સ્થિતિ છે.

અનાદિમુક્તની સાથે સદાય શ્રીજીમઢારાજ ઢોય જ છે. આથી તેઓ જે દિવસે આપણે ત્યાં પઘારે તે જ શુભ દિવસ. તેઓ કઢે ત્યારનું જ શુભ મુદ્દૂર્ત અને જે સમયે કરે તે જ શુભ ચોઘડિયું બની જાય છે. તેમના આગમન માત્રથી ચોતરફ શુભ જ શુભ થઈ જાય છે.

> અનાદિમુક્ત પ્રભુ પાસે પહોંચવાનું સર્વોત્કૃષ્ટ માઘ્યમ છે. તે માઘ્યમ વગર પ્રભુ પાસે પહોંચી ન શકાય. ટ્રિંર્સ્



પ્રભુ જેવો ને જેટલો ચૈતન્ય નિર્મળ થાય ત્યારે જ પ્રભુનો સાક્ષાત્કાર થાય અને પ્રભુરૂપ થવાચ.

પાત્રતા કેળવવા માટે પરિપકવ નિશ્ચય અને પરિપકવ સમજણ કેળવવી જરૂરી છે.

પંચવિષય સંબંધી રાગ તે ઉપરના શિંગડાં જેવા સ્થૂળ છે. જે સાનરૂપી શસ્ત્ર વડે સરળ રીતે ઉખડી જઈ શકે, પરંતુ કીર્તિ પ્રસિદ્ધિનો રાગ તે અંદર રહેલા શિંગડા જેવો સૂક્ષ્મ રાગ છે, તે જવો અતિ કઠ્યા છે, અનાદિમુક્તની કૃપાથી જ તે રાગ ટળે.

આપયુને જ્યારથી મઢારાજ અને મુક્ત મળ્યા છે ત્યારથી કાળ, કર્મ અને માયાનું પ્રભુત્વ રહેતું નથી. એમ વિચારી હંમેશાં મઢારાજને સંભાર્યા કરવા અને સદાય આનંદમાં રહેવું.



જિ જન્મવું–અંતર્ઘાન થવું તે અનાદિમુક્ત માટે આ લોકના શબ્દ માત્ર છે. સામાન્ય જીવો માટે એ કલ્પનાનો વિષય છે.

सत्संग એવો કરવો જેનાથી મૂર્તિ हाथ આવે.

અનાદિમુક્તનો જોગ કરતા તેમને વિશેથી મનુષ્યભાવ ટળી દિવ્યભાવની દઢતા થાય ને ઘાટ–સંકલ્પ ન થાય તો ત્વરિત પાત્રતા આવે.

પાત્રતા આવવા માટે દાખડો તો આપશે કરવો જ પડે. તેમાં મહારાજને ભેળા ભળવા પ્રાર્થના કરવી.

> અનાદિમુક્તનું ખરૃં સામર્થ્ચ પરચા–ચમત્કારમાં નથી ચૈતન્ચમાં મૂર્તિ ચોંટાકી દે તેમાં છે. નિર્જે



અનાદિમુક્તને માન–મોટ્ય કે આદરભાવની જરૂર હોતી નથી, છતાં તેમને આદર આપવો તે આપર્યી ફરજ છે. કારપ્ર કે તેમને આદર આપવો એટલે ભગવાનને આદર આપવો છે. કેમ કે તેમની ભેળા ભગવાન સદાય હોય જ છે.

દરરોજ મહારાજની મૂર્તિને એકાગ્ર ચિત્તે અડઘો કલાક નીરખવાનો અભ્યાસ રાખે તો ઘાટ– સંકલ્પ ટળી જાય ને અંતરવૃત્તિ થવા માંડે.

મઢારાજ તથા મુક્તને પ્રાર્થના કરી સંપૂર્શ શરગાગતિના ભાવ સાથે બઘું કાર્ય તેમને સોંપી દેવું. તેઓ બઘું પાર પાડી આપે.

દેઢમાં દેઢબુદ્ધિ ન રાખવી, પય઼ એ મઢારાજનું રહેવાનું મંદિર છે એમ વિચારી તેને જાળવવો.



મિકારાજ જાણે તેટલું તેમના અનાદિમુક્ત જાણે, મઢારાજ કરે તેટલું તેમના અનાદિમુક્ત પણ કરી શકે છે.

બઘી ક્રિયામાં ભગવાનને સાથે રાખવા.

અનાદિમુક્ત આપણને દયા રાખવાનું કહે એનો અર્થ એ કે તેઓ કહે છે મંઢારાજની આત્તા પ્રમાણે રહેજો અને અમારા આશીર્વાદમાં વિશ્વાસ રાખજો.

નાત-જાત એ આ લોકના શબ્દો છે. આપરો તો એક સત્સંગીની નાત જ રાખવી. તે જ આપર્શી ખરી નાત.

અનાદિમુક્તની સ્થિતિ થવી એ જ માનવજીવનનું ઘ્યેય છે. ત્યાં પહોંચ્યા પછી જ છૂટકો, ત્યાં સુધી ભટક્યા કરવાનું છે. ૻૻિંજે



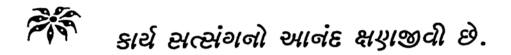
અનાદિમુક્ત મુમુક્ષુ જીવના નજીવા સંકલ્પો પણ પૂરા કરી તેને પ્રભુ તરફ વઘવા બળ પ્રેરે છે.

આપશે કઈ રીતે વર્તવું તે કોઈને પૂછવાની જરૂર ન પડે. કોઈ પશ ક્રિયા કરતાં પહેલા વિચારવું કે આ ક્રિયા મહારાજને ગમશે? જો અંતર હા પાડે તો તે ક્રિયા કરવી અને ના પાડે તો તે ક્રિયા ન કરવી.

> અનાદિમુક્ત જીવને મૂર્તિમાં મૂકવાનું કામ કરી શકે, પરંતુ તેમના વચનમાં સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા અને વિશ્વાસ રાખે તો તેઓ જીવને પાત્ર કરે છે.

हिट्यताने पाम्या पछी अगाद्य ज्ञान प्राप्त थाय छे.





મૂર્તિના ઘ્યાન સાથે પંચવર્તમાનના સૂક્ષ્મ આઘ્યાત્મિક અર્થ મોટા મુક્ત પાસેથી સમજી લઈ તેનું યથાર્થ પાલન કરે તો પાત્ર થતા વાર ન લાગે.

> સાઘનદશાવાળાએ મહારાજ પાસે અંતર્ચામીપશું ન માગવું. તેનાથી અવળે રસ્તે ચડી જવાય છે.

અનાદિમુક્ત પાત્ર–કુપાત્ર જોયા વગર જનમ સુઘારી દઈ મૂર્તિમાં રાખે છે. તેઓ કૃપાસાઘ્ય બને પછી કાંઈ કરવું ન પડે.

> અનાદિમુક્ત એટલા બધા કણુપાસાગર રોય છે કે જીવોની તકલીફ દૂર કરવા પોતે કષ્ટ પણ વેઠે છે.



व्यक्तिमां रहेलो सात्त्विङ राग पश जंद्यनरूप नीवडे छे. आ सात्त्विङ राग सत्युरुष थडी साथी समજश हेળवी हूर કरवो कोर्डએ. तो જ प्रसु प्राप्तिनो मार्ग सरण जने.

દુ:અ, આપત્તિ અને શિક્ષા તે ચૈતન્ચને મોક્ષ માર્ગે લઈ જાય છે.

જીવનું રૂડું કરવું હોય તો મોટા કરે તેમ ન કરતાં તેઓ કહે તેમ કરવું.

અનાદિમુક્ત સર્વર્સ હોવા છતાં તેઓ પોતાનું સામર્થ્ય ઢાંકીને વર્તે છે.

દિવ્ય એટલે સંપૂર્ણ સત્ય.

અનાદિમુક્ત પોતાની આઘ્યાત્મિક શક્તિનો ગમે-તેમ ઉપયોગ નથી કરતા, નદિ તો વેપાર કર્યો કહેવાય. પ્રભુએ પોતે પણ નથી કર્યો. જો મઢારાજ શક્તિનો ઉપયોગ કરવાની છૂટ આપી દે તો દુનિયામાં કોઈ દર્દી જ ન રહે. અનંત પ્રકારના ચમત્કારો સર્જાય. અનંત પ્રકારના ચમત્કારો સર્જાય. અંટલી બધી શક્તિ આજના મુક્તમાં છે. મઢારાજ તે શક્તિનું નિયંત્રણ કરે છે.

મઢારાજના તેજ કરતાં મૂર્તિનું ઘ્યાન કરવું એ માર્ગ સરળ છે. બીજા ઘર્યાા માર્ગો સાઘના પથ પર છે, પર્યા તેમાં અહંકાર આવી જાય છે.

મૂર્તિ દઢ કરવા અને દેહથી અલગ પડવા માનસીપૂજા આવશ્યક છે.

Pis?



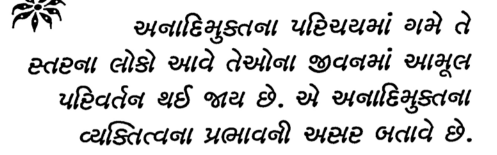
ે અનાદિમુક્તની વાશીમાં ભલે લીંક (સળંગ સૂત્રતા) ન દેખાય, પરંતુ એ અનુભવની વાશી હોવાથી જીવોના જીવન પરિવર્તન કરી દેનારી હોય છે.

બઘા કાર્યો ભગવાનની પ્રસન્નતા માટે કરવા. સ્વશ્લાઘા અને પ્રસિદ્ધિ માટે કાંઈ ન કરવું.

આપયાને મહારાજનું જે સ્વરૂપ ગમતું હોય તે એક જ સ્વરૂપમાં ઘ્યાન કેન્દ્રિત કરવું. જુદું–જુદું સ્વરૂપ ન લેવું. જુદાં જુદાં સ્વરૂપમાં ઘ્યાન કેન્દ્રિત કરે તો ઘ્યાન સિલ્ફ ન થાય.

અનાદિમુક્તની સ્થિતિ થાય એ જ છેલ્લી સ્થિતિ પછી બઘી પ્રવૃત્તિનો અંત આવે.





અનાદિમુક્તની સેવાની ફળશ્રુતિ મઢારાજની મૂર્તિનું સુખ છે.

જાત–જાતની પ્રકૃતિવાળા જીવોને સાચવવા એ અનાદિમુક્તનું જ કામ.

મૂર્તિમાં એકાગ્રવૃત્તિ થવા માંડે એ કારણ સત્સંગ છે. પછી તેને મંદિરની દોડાદોડ, ઉત્સવ–સમૈયા વગેરે કાર્ય સત્સંગ ગૌણ થવા માંડે છે.

> અક્ષરુઘામમાં પહોંચવા શ્રહ્યા અતિ આવશ્યક છે. નિર્જે



ભગવાનની ભક્તિ ઉદ્ઘોષ દેખાડ્યા વગર અંદર ચિત્તમાં કરવાથી અંદર જ વઘાય છે ને અંત:શત્રુ નાશ પામે છે.

અનાદિમુક્ત અનંતકાળ સુધી મઢારાજનું દિવ્ય સુખ ભોગવે છે.

> અનાદિમુક્તનો જોગ થાય તો જ બાળપણમાંથી સિઘા વૃદ્ધાવસ્થામાં જઈ શકાય.

અનાદિમુક્ત વખાણથી પર છે. તેમનામાં રહી મહારાજ બોલે છે, સર્વ કાર્ય કરે છે. એટલે એમની પ્રશંસા એ મહારાજની જ પ્રશંસા છે.

અનાદિમુક્તના આશીર્વાદ પાસે તાંત્રિક વિદ્યા કે મેલી વિદ્યા ઊભી રહેવા સમર્થ નથી. 🗱 ફક્ત આંખો મીંચી બેસવું તે ઘ્યાન નથી. અંતરમાં મૂર્તિ દેખાય એ ખરેુ ઘ્યાન છે.

ગમે તેવી કસોટી થાય શ્રદ્ધા ડગવી જોઈએ નહિ. અડગ શ્રદ્ધા હોય ત્યારે મહારાજ રાજી થાય અને પાત્રતા આવે.

મહારાજનું ગમતું સ્વરૂપ અંતરમાં ઊતારી એના મય બની જવું. ચૈતન્ચને એની સાથે રસબસ કરી દેવો તો ઘ્યાન જલદી થાય.

મૂર્તિ સિલ્ફ થયા પછી ઢરિકૃષ્ણ મઢારાજ એટલું બઘું સૌંદર્ચ ઘારણ કરે છે કે તેની કલ્પના કરવી મુશ્કેલ છે. જેવું સ્વરૂપ છે તેના દિવ્ય દર્શન પોતે આપે છે. માટે અધીરા બનવું નહિ. ભગવાનના સ્વરૂપના દિવ્ય દર્શન માટે ઘીરજ રાખ્યે જ છૂટકો છે.



બ્રહ્માંડો કરતાં માનવ દેહમાં રહેલો ચૈતન્ય વઘુ શક્તિશાળી છે.

મહોત્સવની ફળશ્રુતિ એ કે હૈયામાં મહારાજની મૂર્તિ પઘરાવી દેવાય.

> અનાદિમુક્તને તો જીવોના કલ્યાણ કરવા વિશેની જ રુચિ હોય છે, તેથી ઐશ્વર્યાર્થીઓની જેમ કાર્યની ઘમાલ તેમને પસંદ નથી હોતી.

અનાદિમુક્તને શારીરિક થાક–શ્રમ દેખાવા માત્ર હોય છે. તેઓ તો સદાય દિવ્યાનંદની મસ્તીમાં ઝૂમતા હોય છે.

पात्रता न आवे त्यां सुधी डथा–वार्ता, धर्भ-नियम એ प्रसन्नताना साधन डर्या डर्टवां. જેના થકી પાત્રતા આવી હોય તેમનો મહિમા જાણવો જોઈએ. જો ભૂલી જઈએ તો પાત્રતા–પાત્રતા રહેતી નથી.

ચૈતન્ચમાં મહારાજની મૂર્તિ પઘરાવી દેવી. એ અવિચળ છે.

> અનાદિમુક્ત થકી ભગવાનનું મઢાત્મ્ય, મઢારાજની પરિપકવ ઉપાસના સમજીએ ત્યારે એ મઢારાજને ઓળખી શકાય.

કોઈના અવગુણ જોઈ તેનો અવગુણ ન લેતાં ફક્ત તેનું જાણપણું રાખવું. તે વ્યક્તિને જાણ થવા ન દેવી અને તેનું જેમ ભલું થાય તેમ કરવું તો ભગવાન રાજી થાય.





ભગવાન અને તેમના અનાદિમુક્ત જ્યારે પ્રગટ થાય છે, ત્યારે જેને ભગવાન મેળવવાની ઇચ્છા હોય તેને પ્રભુ અને મુક્ત પોતે જ શોઘી કાઢે છે.

એકાંતિક ભક્ત થઈએ પછી જ ભગવાન પાસે ટઢી શકાય છે.

> અનાદિમુક્ત પાત્ર જીવને તેની પાત્રતા પ્રમાણે મઢારાજના સુખના દર્શન કરાવી શકે છે. જ્યારે બીજા મુક્ત પોતે સુખ ભોગવે છે, પરંતુ મુમુક્ષુ પાત્ર જીવને એ આપી શકતા નથી. આટલો મુક્ત અને અનાદિમુક્તમાં ફેર છે.

મહારાજની મૂર્તિ મેળવવાની સાઘના માટે એકાંત જરૂરી છે.





भहाराष तथा भोटा अनाहिमुझ्तनी प्राप्ति थर्छ होय, तेमना आशीर्वाह मण्या होय तो पश तेने हेहे डरीने छडी षत्वुं नहि अने धर्म-नियम तथा आशापालनमां शिथिलता आवी न षाय तेनी हंमेशां तडेहारी राजवी.

અનાદિમુક્ત પૃથ્વી ઉપર આવી આત્યંતિક મોક્ષનું કાર્ય કરે છે અને એ સદાવ્રત સહાય ચાલુ રહે છે.

> મઢારાજના અનાદિમુક્ત મઢારાજનું જળતરંગવત્ સુખ ભોગવે છે.

મઢારાજના કે તેમના અનાદિમુક્તના સ્વપ્નમાં કે દિવ્ય સ્વરૂપે દર્શન થાય તેની કોઈએ આત્મપ્રશંસા કરવી નહિ. અંદર અંતરમાં જ તેનો આનંદ લેવો.



અનાદિમુક્તની અનુવૃત્તિમાં રહી તેમની સેવા કરવી અને તેમના કહ્યા પ્રમાશે વર્તન કરવું તો અનાદિમુક્ત રાજી થાય.

ચપટી વગાડતાં મૂર્તિના સુખમાં મૂકી દે તેવા અનાદિમુક્તનો જોગ કરવો.

પૂર્શ સ્થિતિને પામેલા અનાદિમુક્ત જ નિ:સ્વાર્થભાવે સાચી સેવા કરી શકે છે. બાકી બીજા બઘાને સેવા પાછળ કોઈને કોઈ સ્વાર્થ રહેલો હોય જ છે.

જે અનાદિમુક્ત આપણને પ્રગટ મળ્યા હોય તેમની સ્મૃતિ કરી ભગવાનના સ્વરૂપમાં જોડાવું તો ઘ્યાન સરસ રીતે થાય.



🕅 અનાદિમુક્તએ બતાવેલી સેવા નિ:સંશય થઈ કરવી. મુક્ત વખાયો કે ન વખાયો ખંતપૂર્વક કર્યા કરવી.

પ્રાત્રતા ન હોવાથી મૂર્તિમાં રાખ્યાના આશીર્વાદ અનુભવાતા નથી.

બાપાશ્રીએ પ્રગટ થઈ વિલક્ષણ ચરિત્રો એટલા માટે કર્યાં કે બીજા જીવો આકર્ષાઈને આવે અને મહારાજને ઓળખે.

જે સાઘકને શ્રીજીમઢારાજ તથા તેમના અનાદિમુક્તની કૃપાથી પ્રભુના દિવ્ય સ્વરૂપનો સાક્ષાત્કાર થાય છે, તે ચૈતન્ય નિરાકારમાંથી દિવ્ય સાકાર બને છે. તે પ્રભુના જેવો જ દિવ્ય સાકાર થઈ પ્રભુ સાથે રસબસ લીન રહી દિવ્ય સુખ મારો છે.



 समृद्धि होय तेमां पोतापशानो लाव हे अहंडार आववो कोर्ड जहि. अद्युं महाराषनुं ष आपेलुं छे तेम मानवुं.

અનાદિમુક્ત બોલે થોડું ને કામ વઘુ કરે. તેઓ કહીને કરતાં કરીને બતાવે છે. વાશી કરતાં વર્તન વઘુ વાતો કરે.

> દરેક સમય–સંજોગો અને પરિસ્થિતિમાં અનાદિમુક્ત સમ વર્તી જાર્યો છે.

વિદ્યાર્થીએ ભગવાનને સંભારીને પેપર લખવું. મહારાજને યાદ કરી લખીએ એટલે મહારાજ આપણી ભેળા દિવ્યભાવે ભળે અને પછી મહારાજ જ પેપર લખે.

> સર્વોપરી ભગવાન મળ્યા પછી બીજે શ્રહ્યા ન રાખવી. सिर्ने



અનાદિમુક્તના આશીર્વાદ જીવને પાત્ર બનાવે છે.

અનાદિમુક્તની સેવા કરે તેના ઉપર મઢારાજ રાજી થાય છે. માટે મુક્તની સેવામાં પોતાના દેઢને સુખડની જેમ ઘસી નાંખવો જોઈએ, કેમ કે અનાદિમુક્ત દ્વારે મઢારાજ જ સેવા અંગીકાર કરે છે.

> ચૈતન્ચ દેઢથી છૂટો પડે પછી જ મઢારાજ સાથે જળતરંગવત્ એકતા શક્ય બને છે અને એ અનાદિસુક્ત દ્વારા જ શક્ય બને છે.

ચૈતન્ય દિવ્ય સાકાર બને ત્યારે દેહભાવ જાય.



સાથકને સાઘનનો ભાર હોય ત્યાં સુધી કોટિ જન્મ સુધી દાખડા કરે તો પરા દિવ્યસુખની પ્રાપ્તિ ન થાય અને મુક્તદશા પરા ન આવે. એ તો પ્રભુ તથા તેમના સિદ્ધ અનાદિમુક્ત સાથે જોડાય ત્યારે કૃપા કરીને જીવને પોતાના સુખમાં લઈ જાય ને પૂર્ટુ કરી દે.

અંત:શત્રુઓ તો આપશે પાત્ર થઈએ તે માટે ભગવાને એ સેવકો મૂક્યા છે.

> માચિક વસ્તુ અને દિવ્ય વસ્તુના ગુણઘર્મો તદ્દન અલગ છે.

દરેક કાર્ય મહારાજનું સોંપેલું છે તેમ માની કરવાથી કાર્ચમાં ચોક્સાઈ આવે છે. અંતે કાર્ય નિષ્ઠાથી– નીતિપૂર્વક કરી શકાય છે.





અનાદિમુક્તમાં રહી મહારાજ પોતે આશીર્વાદ આપે છે. આપણે સદાય એ આશીર્વાદમાં બેઠા છીએ એવું અનુસંઘાન રાખવું.

આશીર્વાદમાં નિર્વિકલ્પ વિશ્વાસ રાખવો તો વગર સાઘને કામ પાર પડે છે.

अनाहिमुझ्तनी इयाथडी आत्मा-परमात्मानो संग डरुवानुं यथार्थ ज्ञान थाय ते જ सत्संग.

ઘ્યાન કરતાં પહેલાં અનાદિમુક્તના ગુરૃોો સંભારવા પછી ઘ્યાન કરવું.

> આપગા ભૌના ભર્વોપરી ગુરુ ભગવાન સ્વામિનારાયશ છે.





દિવ્ય વસ્તુનું વર્ગ્શન થઈ ન શકે તે સ્વાનુભવનો વિષય છે.

મઢારાજના સ્વરૂપ વિશેની ખરી સમજણ તથા સાન મુક્તની કૃપાથી જ આવે છે, રહે છે અને ટકે છે.

> ભગવાનને રાજી કરવાની તપશ્ચર્યારૂપી સાઘનામાં ગર્વને કોઈ સ્થાન નથી.

અનાદિમુક્ત મૂર્તિમાં રાખ્યાના આશીર્વાદ આપે તે જીરવતાં શીખવું.

મુક્ત મનુષ્યચરિત્ર કરે છે, કારણ કે તે આપણને (જીવોને) અનુકૂળ પડે છે, માટે કરે છે. ભગવાનનું સ્વરૂપ ઓળખાવવા પોંતે મનુષ્ય જેવા થઈને રહે છે.



અનાદિમુક્તની જયંતી ઉજવવી એટલે મૂર્તિના સુખમાં રહેવા જેટલા પાત્ર બની જવું.

મઢારાજના અનાદિમુક્ત સર્વે ક્રિયામાં મઢારાજના દિવ્ય સુખનો અનુભવ કર્યા કરે છે.

> ભગવાનના અનાદિમુક્ત થઈ રહેવું તે ગુરુપૂર્ણિમાનો અંતિમ ઘ્યેય છે.

મહારાજ તો જીવના થઈને જ રહ્યા છે, પણ જીવો પોતાની અવળાઈને લીઘે ભગવાનના થતા નથી.

મઢારાજ અને મઢારાજના અનાદિમુક્ત કહે તેમ કરીએ તો ભગવાનનું સુખ મળે. ટેર્જિ



અનાદિમુક્તના વચનમાં દૃઢ વિશ્વાસ રાખવાથી આશીર્વાદ અચૂક ફળે છે.

વ્યક્તિ ગમે તેવી ઉચ્ચ સાઘન દશામાં હોય, તો પણ તેને પતનની શક્યતા રહે છે, પરંતુ પભુના સ્વરૂપના સાક્ષાત્કારવાળા આમાં અપવાદરૂપ છે. There is no season for a man te be corrupt, but an enlightened person is an exception.

> પ્રાણ ખેંચાઈને મૂર્તિમાં જોડાઈ જાય એ ખરો પ્રાણાયામ છે અને ભગવાનનું દ્યાન કરવું એ ખરો યોગ છે.

એક જીવને મહારાજની સર્વોપરીતા સમજાવીએ તો બ્રહ્માંડ ઉગાર્થા જેટલું ફળ મળે છે.



ર્ ડૉક્ટરો દરેક જાતનાં ઓપરેશન કરે છે, પણ કોઈ ઈગો સર્જરી નથી કરી શકતું. આપણે આપણી મેળે આત્મનિરીક્ષણ દ્વારા આપણા ઈગોની સર્જરી કરી નાંખવી. દરેક કાર્ચ મઢારાજ કરે છે એમ વિચારી કાર્ચ કરવાથી ઈગો સર્જરી થઈ જાય છે. અહંકાર ઓગળી જાય છે.

મઢારાજના દિવ્ય સુખનો અનુભવ કરવા અનાદિમુક્તનો જોગ કરવો.

> શ્રીજીમહારાજે આપણો છેલ્લો જન્મ કરી દીઘો છે અને આપણે અનાદિમુક્ત છીએ એ વાત હંમેશાં યાદ રાખવી.

અનાદિમુક્ત ન વિચરતા હોય ત્યારે તેમગ્રે કહેલી વાશી સાંભળવી એ પશ એમનો સાક્ષાત્ સમાગમ છે.





મહોત્સવમાં અનાદિમુક્ત દ્વારા છેલ્લા જન્મના આશીર્વાદ મહારાજ આપે છે.

ભગવાનને પામવા વાચ્ચાર્થ સાન કામનું નથી, ત્યાં તો એક અનુભવી જ રસ્તો બતાવી શકે છે.

પ્રભુને પ્રાર્થના કરવી ત્યારે પ્રભુ પાસે પોતાના ઠરાવ રાખીને ન કરવી. કારણ કે આપશું હિત શેમાં છે તે આપશે જાશી શકતા નથી. માટે પ્રભુને કહેવું કે જેમાં માટું હિત હોય તે પ્રમાશે જ કરવા કૃપા કરજો.

ભગવાનમાં વિશ્વાસ રાખી ઘ્યાન કરવાથી મલિન વિદ્યા હેરાન કરવા સમર્થ રહેતી નથી.

> भूतिमां रहेवाना आशीर्वाह जघाने भળे तेवी प्रार्थना કरवी. सिंदी

મિતિમાં રાખ્યાના આશીર્વાદનું અનુસંઘાન રાખવાથી હર્ષ-શોક થતો નથી.

ઘ્યાન કરતાં પહેલાં અનાદિમુક્તને પ્રાર્થના કરવી કે તમે જે સુખમાં છો તેવું અમને પ્રાપ્ત થાય. આવી પ્રાર્થના મૂર્તિમય થઈ જઈએ ત્યાં સુઘી કર્યા કરવી.

लगवान જेना पर राજી होय तेनी જ કसोटी કरे છે. કसोटी કरनार डोग़ છे? पछी ललेने કरे, કसोटीमांथी तारशे पग ते જ, तेवी हढता राजवी.

ભગવાનને જેવા છે તેવા જાણનારા જ ભગવાન કેવા છે તે કહી શકે છે.

> જેને પ્રભુ મેળવવા સાંઘના કરવી છે તેને માર્ગદર્શન આપવા અનાદિમુક્ત હંમેશાં તેની સાથે જ છે. જેંજે

દયાન અને પ્રભુની કલ્યાણકારી સેવાપ્રવૃત્તિ બંને સાથે કરવું, તો ક્યારેય Monotony એક્સૂરતા ન લાગે અને જલદી પાત્રતા આવે.

મઢારાજ જીવને પાત્ર કરવા અને સુખ દેવા દુ:ખ આપે છે.

મૂર્તિનું અનુસંઘાન તૂટક-તૂટકમાંથી અતૂટ થયા પછી સાક્ષાત્કાર થવો દૂર નથી.

મૂર્તિમાં રાખ્યાનું અનુસંઘાન રાખવું, પરંતુ બારે કોઈને કહેવું નહિ.

અનાદિમુક્ત તો મૂર્તિ સિવાય કાંઈ જોતા જ નથી. તેઓ તો મૂર્તિનું જ સુખ ભોગવે છે અને જારૃાપરૃાું પરૃા એક મૂર્તિના સુખનું જ ટહે છે. તેમના દ્વારા કર્તાપરૃાું મહારાજનું છે. ટ્રિંજે



જેને स्वामिनाशयश ભगवाननुं तत्त्वज्ञान यथार्थ समજाय तेने सुजनौ पार रहेतो नथी.

सर्व डर्ता-हर्ता महाराજने जाशवा.

જેને છતી દેહે મહારાજના દિવ્ય દર્શન કરવા છે તેના માટે સરળ માર્ગ છે, ઘ્યાન કરવું.

કોઈ પણ કાર્ચ કરવા અનાદિમુક્તને પ્રત્યક્ષરૂપે હાજર રહેવાની આવશ્યકતા હોતી નથી.

રાત્રે કોઈક કારણસર ઊંઘ ઊડી જાયને નિદ્રામાંથી જાગ્રત થઈ જવાય તો ફરી સૂતા પહેલાં પ્રભુના સ્વરૂપનું ઘ્યાન કરવું. આ પ્રકારના લાંબા અભ્યાસથી નિદ્રા યોગનિદ્રામાં બદલાઈ જાય છે. એ કોઈની નિંદા-ડૂથલી કરવી નહિ. ભગવાનના સંબંધ સિવાયની વાતો જ્યાં સુઘી ગમે, ત્યાં સુઘી જીવની કક્ષા કહેવાય.

મહારાજની દિવ્ય મૂર્તિનો સાક્ષાત્કાર એક પળથી પણ ઓછા સમયમાં થઈ જાય છે.

> મહારાજના દિવ્ય પ્રકાશ આગળ આ લોકનો પ્રકાશ કામનો નથી.

ભગવાન પાસે સુખ જ સુખ છે. એટલે આ દેઢના દુ:ખનું ગાશું ગાયા ન કરવું. તેઓ આપણને સુખ જ આપશે.

> આશીર્વાદ એ જ પ્રસાદી છે, પછી બીજી પ્રસાદીની આવશ્યકતા રહેતી નથી.





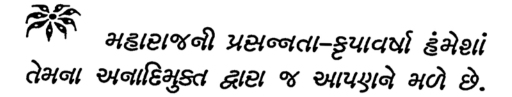
घ्यान કरतां पहेलां અंतरने निर्भળ जनाववुं पडे.

અનુભવી અનાદિમુક્તના પૂર્ણ સાન પાસે બિનઅનુભવીનું અઘૂટું સાન ટકી શકતું નથી.

પંચવિષયનો રાગ જેને ટળી ગયો હોય તેને પ્રભુ પ્રાપ્તિ સરળ રીતે થઈ શકે.

શ્રીજીમઢારાજની મૂર્તિથી જુદી જુદી જે ભૂમિકાઓ છે તે મઢારાજના સુખ આગળ નર્ક તુલ્ય એટલે અતિ ગૌર્ણ છે.

> મહારાજ અને તેમના અનાદિમુક્તનો પ્રાગટ્ય દિન અવરભાવની દૃષ્ટિએ અલગ દેખાય છે, પણ છે નહિ.



આ લોકની ઔષધીઓથી તનનો રોગ જાય, જ્યારે શ્રીજીમઢારાજની મૂર્તિરૂપી દિવ્ય ઔષધી દ્વારા તન, મન તથા ચૈતન્ય બઘાના રોગ દૂર થઈ જાય છે.

શ્રીજીમઢારાજમાં શ્રહ્યા અને અડગ વિશ્વાસ રાખવાથી સુખ મળે છે.

આઘ્યાત્મિક માર્ગમાં સફળતા મેળવવા અનુભવી સંતનું માર્ગદર્શન, તેમના આશીર્વાદ અને તેમની કૃપા અતિ આવશ્યક છે.

> માન–અપમાન એ તો અનાદિમુક્ત માટે આ લોકના શબ્દો માત્ર છે. તેઓને એ કાંઈ સ્પર્શ કરતું નથી. નિર્મેર્સ્



અનુભવે કરીને મઢારાજનું સ્વરૂપ સમજવું જોઈએ. બુદ્ધિએ કરીને સમજ્યા હોય તેમાં ક્ષતિ રહી જાય.

જેઓ શ્રદ્ધામાંથી ચલિત થતા નથી તેઓ પરમપદને પામે છે.

> સ્થિતિ થયા પછી જ આશીર્વાદમાં પૂર્ણ વિશ્વાસ આવે છે.

અનાદિમુક્તના આશીર્વાદ ભલે અત્યારે જણાતા ન હોય અંતે જણાશે.

> અંતકાળે જીવનમાં ભેગું કરેલું અને પુસ્તકોનું ર્શાન કામમાં નથી આવતું અનાદિમુક્તના વચનો જ કામ લાગે છે.



ર્મિ મહારાજનું દિવ્ય સુખ હર-પળે નવીન-નવીન હોવાથી મુક્ત અનંતકાળ સુધી એ સુખ લેતાં તૃપ્ત થતા નથી.

અનાદિમુક્ત મઢારાજને પામવાનું સર્વોપરી માઘ્યમ છે. એ માઘ્યમ દ્વારા જ મઢારાજ જીવોને પોતાના ઘામમાં લઈ જાય છે એ એમની અનાદિની રીત છે.

> અનાદિમુક્ત મૂર્તિને પામવાની જ વાતો કરે છે, જ્યારે બીજા શાસ્ત્રો જગતને સૂઘારવાની વાતો કર્યા કરે છે.

મૂર્તિ દેખાય કે ન દેખાય દરેક ક્રિયા મઢારાજ કરે છે એવું અનુસંઘાન રાખવું.

ભગવાનની પૂજા કરવી–થાળ જમાડવો એ બઘું ભગવાનની સ્મૃતિ રહે માટે જરૂરી છે. र्भि कमती वजते महाराषनी मूर्तिमांथी वृत्ति तोड्या वगर अने जहु जोल्या वगर षमवुं એટલે महाराषने षमाडवा.

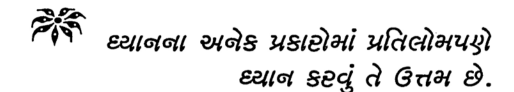
અનાદિમુક્તે સંકલ્પ કરીને આપેલી ચરણરજમાં પણ અદભુત પ્રભાવ હોય છે.

ચાર્તુમાસમાં પ્રતિલોમ ઘ્યાનનું નિયમ લીઘા પછી એ નિયમ કાયમનું બની રહેવું જોઈએ.

सत्यसान समजाववा गलरावुं नहि.

આપશું પ્રાટબ્ધ મહારાજને જારચા પછી કોઈ વાતનો શોક ન કરવો.

અંત સમય સુધી ભગવાનમાં શ્રદ્ધા રાખવી તો ભગવાન અંતે આવીને તેડી જાય છે. 🏹

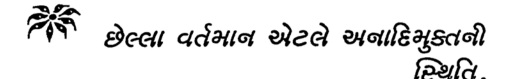


અનાદિમુક્ત કુદરતને વશ રાખી પોતાની મરજી પ્રમાશે તેની પાસે અમલ કરાવી શકે છે.

प्रतिमा स्वз्यमां चित्रामशनो लाव न लाववो. लगवान तेमां साक्षात् जिराष्ठे छे.

આઘ્યાત્મિકનાન કોઈને એવી દીતે સમજાવવું જોઈએ કે તેના બે ઉત્તર હોઈ શકે નહિ.

મઢારાજના રાજીપામાં આવેલાનું અકસ્માતે મૃત્યુ થાય ત્યારે તેને દુ:ખ પડે એ પહેલાં જ મઢારાજ એના ચૈતન્ચને ખેંચી લે છે અને દુ:ખ પડવા દેતા નથી. એવા દયાળુ છે.



મઢારાજના અનાદિમુક્ત અવતારોથી ચડી જાય તેવું સામર્થ્ય ઘરાવનારા હોય છે.

> પ્રભુજીની નજીક પહોંચવાનો સરળ ઉપાય છે અનાદિમુક્તની સેવા.

પૂર્શ અનાદિમુક્તને આ લોકની ૠતુઓ કે સંજોગો સ્પર્શ કરતા નથી.

ભગવાનનો માર્ગ સાવ સરળ છતાં પૂર્શ છે.

संडल्प थाय तो श्रद्धामां जामी समજवी. निर्दे ે સિત્ય બોલવામાં દાસત્યભાવ અને વિનય ચાલ્યા જવા ન જોઈએ. દિવ્ય ખુમારી રાખવી, અહંકાર નહિ, પણ મક્કમતા રાખી વાત કહેવી.

અનાદિમુક્ત જ્યાં પ્રગટ થયા, જ્યાં બિરાજ્યા તે સ્થાન સદાય દિવ્ય રહે છે. તેઓ ન હોય ત્યારે પણ એવી ને એવી જ દિવ્યતા રહે છે. એ દિવ્ય સ્થાન લોહયુંબકની જેમ જીવોને આકર્ષે છે.

છેલ્લા જન્મના આંશીર્વાદ મળ્યા પછી તેમાં સંપૂર્ણ શ્રહ્યા અને દૃઢ વિશ્વાસ રાખવાથી કામ બની જાય છે.

અનાદિમુક્તને અખંડ મહારાજના દિવ્ય સુખની ઠંડકની અનુભૂતિ હોવાથી આ લોકના ઠંડક આપનારા સાઘનોની તેમને આવશ્યકતા રહેતી નથી.





જે બુદ્ધિથી ભગવાન ઓળખાય એ ઝીર્ણી બુદ્ધિ કહેવાય.

સ્થાવર તીર્થે મુમુક્ષુઓને પાવન કરે, અંત:કરુણને શુદ્ધ કરે, જ્યારે જંગમ તીર્થ જે મુક્ત, તેઓ તો ચૈતન્ચમાં મૂર્તિ પ્રતિષ્ઠા કરી નાખે.

> ભગવાનની કથા–વાર્તા, ઉત્સવ–સમૈયા ભગવાનના સંબંઘવાળા હોય તો સબીજ નહિ તો નિર્બીજ.

અનાદિમુક્તને સંભારવાથી ભગવાન સહેજે સાંભરી આવે છે.

> આપણને કોઈ પણ તકલીફ થાય છે તે આપણે મહારાજ સન્મુખ થઈએ તે માટે પ્રસાદી આપે છે એમ સમજવું.

જે દેક સંપ્રદાયનો હર્મ એ દરેક સંપ્રદાયનો વિશ્વધર્મ છે.

પાત્ર જીવને અહીં તો ઘામનો મૂર્તિનો ઝાંખી માત્ર કરાવે છે જેથી જીવને પંચવિષયની આસક્તિ છૂટી જાય છે.

> પ્રતિલોમ ઘ્યાન કરી દેઢભાવ ભૂલી મૂર્તિ બરાબર પાકી કરી લેવી.

જે આશીર્વાદ મળ્યા છે તેનો કેફ રાખવો આશીર્વાદ આપનાર કોયુા? પછી કેફ ન રહે તો આપયી કાચપ કહેવાય.

અનાદિમુક્તના આશીર્વાદમાં સંપૂર્ણ શ્રહ્યા રાખવી. બઘું ચલિત થાચ પણ એ આશીર્વાદ ચલિત ન થાચ તેવો દૃઢ વિશ્વાસ રાખવો. ટેર્સ્ટિ



અનાદિમુક્તની સેવાથી આઘ્યાત્મિક ઉન્નતિ સહ્રજ બને છે.

આ લોકના સુખ સમય–સંજોગોને આભારી છે અને ક્ષણિક છે. જ્યારે પરમાત્મા સંબંધી સુખ શાશ્વત છે.

> અનાદિમુક્તની વાત દેવતાઓને તથા અવતારોને પણ માન્ય રાખવી પડે છે.

મૂર્તિ આકારે કામ કરવું એ મૂર્તિ આકારે સ્થિતિ થવાનો સુલભ માર્ગ છે.

કોઈ કરે એવું આપશે કરીએ તો એનામાં અને આપશામાં શું ફેરુ? એમ વિચારી દરેક જીવ પર દયાભાવ રાખી તે જીવનું સારું થાય તેમ ભગવાનને પ્રાર્થના કરવી.



ભગવાનના મુખમાંથી નીકળેલી વાશીના આંદોલનો સારાય વિશ્વમાં ગુંજે છે. જેની પાત્રતા થાય તેને એ આંદોલનોનો સ્પર્શ થાય છે.

સાઘક તેની સાઘનામાં ક્યાં અટક્યો છે તે અનાદિમુક્ત સિવાય કોઈ કહી ન શકે.

સંકલ્પ શમાવે તે સંત અને સંકલ્પ ન થાય તે ભગવંત કહેતાં અનાદિમુક્ત.

આ લોકનાં જીવો કોઈ પર રાજી થાય ત્યારે આ લોકની કોઈ વસ્તુ આપે, જ્યારે અનાદિમુક્ત રાજી થાય ત્યારે જીવને મૂર્તિ આપી દે. જેની પાસે જે હોય તે આપે.

> બઘી જ પરિસ્થિતિમાં પ્રભુ સ્મરગ્રા સુખદાયક છે. નિર્જ્



સિલ્ફદશા ત્યારે જ પ્રાપ્ત થાય, જ્યારે મઢારાજની મૂર્તિ નીરખતાં બીજું કાંઈ નજરમાં ન આવે. મનમાં કોઈ વસ્તુ સ્કૂરે નહિ.

અક્ષરુઘામમાં કોઈના નામો નથી ત્યાં ફક્ત મુક્ત એવી સંગ્રા છે.

પ્રભુ પ્રાપ્તિના માર્ગે કોઈ પ્રલોભનો અવરોધ ન કરે ત્યારે જ ખરી મુમુક્ષુતા પ્રાપ્ત થાય.

શિક્ષાપત્રી અને વચનામૃત સાદી ભાષામાં હોવા છતાં ઘણા ગહન છે.

> અનાદિમુક્ત જીવોના ત્રરો કાળના સંકલ્પો જારો છે.





મહારાજ અને મહારાજના મુક્ત અજારાપરાાની સ્થિતિ રાખે છે. ન રાખે તો કેટલાકની મતિ ભમી જાય.

આવરુણો ભેદવા માટે પ્રાર્થના એ શક્તિશાળી હથિયાર છે.

અનાદિમુક્ત પાસે આ લોકની ક્ષુલ્લક વસ્તુ ન માગતા પ્રભુ પ્રાપ્તિ માટેના સાઘનો માટેનું માર્ગદર્શન, એ માટે તેમના આશીર્વાદ– તેમનો રાજીપો માંગવા.

મૂર્તિ સિદ્ધ કરવા ખૂબ ઘીરજ જોઈએ.

આપશા સંબંઘમાં આવનારને મઢારાજનું તત્ત્વસાન સમજાવવું જોઈએ.



જેને ભગવાન ભજતાં ન આવડતું હોય તેના માટે ભગવાનની નજીક પહોંચવાનો સૌથી સરળ માર્ગ મોટા મુક્તની સેવા છે. સેવી કરવાથી કર્મો ઘસાય છે, ચેતનાની ઊર્ઘ્વગતિ થાય છે, મનોવાંછિત ફળ મળે છે.

આ લોકની નજીવી ડિગ્રી મેળવવા પાછળ વર્ષો ખર્ચી નાંખીએ છીએ, એટલા વર્ષો ભગવાનની મૂર્તિ મેળવવામાં કાઢીએ તો મૂર્તિ સિલ્દ થયા વગર ન રહે.

પાત્ર થઈએ ત્યારે જ મહારાજની કૃપાવર્ષાનો ખરો ખ્યાલ આવે.

પૂર્શ મુક્ત દ્વારા આશીર્વાદ મળતા અશક્ય લાગતા કાર્યો શક્ય બને છે. જેને સામાન્ય જીવો ચમત્કારમાં લેખે છે.



ૈ શાસ્ત્રો વાંચવાથી ભગવાન ઓળખતા નથી ચૈતન્ચમાં મૂર્તિ પઘરાવવાથી સુખ આવે છે.

અનાદિમુક્ત સાથે મઢારાજ સદાય ઢોય છે. આથી અનાદિમુક્તનું આતિથ્ય એટલે મઢારાજનું આતિથ્ય. માટે અનાદિમુક્ત આપણા ઘરે આવે ત્યારે આનંદના ઉમળકા સાથે ભાવે સઢિત તેમનું સ્વાગત કરવું તે આપણી ફરજ છે.

અનાદિમુક્તનો ખોરાક મૂર્તિનું દિવ્ય સુખ છે.

જીવનમાં સાન ઊતાર્યું હોય તેટલું જ બોલીએ ત્યારે સામેની વ્યક્તિના ચૈતન્ય પર તેની અસર પડે.

> જીवोने पात्र जनाववा माटे महाराष मुड्तो द्वारा ઉत्सव–समैया–ज्रहायरानुं आयोषन डरावे છे. सिंर्

જે અંત વખતે અનાદિમુક્તની હાજરી જીવને ભગવાન સુધી પહોંચવામાં મદદરૂપ થાય છે.

ગમે તે શંકા કે અગ્રાસમજગ્રા હોય તે અનુભવી સંત થકી ઉકેલવી જેથી આઘ્યાત્મિક પ્રગતિ અવરોઘાંય નહિ.

> મોટાપુરુષના દિવ્ય ચરિત્રો અને મનુષ્ય લીલા બંનેને સરખા સમજી ક્યારેય પશ મનુષ્યભાવ લાવી સંકલ્પે ચડી જવું નહિ.

આપયાને જે અનાદિમુક્ત મળ્યા તેમનું મુખ્યપશું રાખવું જોઈએ.

અક્ષરુઘામમાં અનંતમુક્ત મહારાજ સામું જોઈ રહ્યા હોવા છતાં કોઈ આગળ–પાછળ નથી. મહારાજ દરેકની સન્મુખ જ છે. તે પરમ એકાંતિકની સ્થિતિ છે. શાસ્ત્રોમાં કરેલા મઢારાજના વચનોનો ખરો અર્થ અનાદિમુક્ત જ કરી શકે છે. કારણ કે તેઓ પૂર્ણ છે, સર્વર છે.

ભગવાન આપયાને શોઘી, સુઘારી તેમનું સુખ ભોગવીએ તેવા પાત્ર બનાવે છે એવી એમની કૃપા છે.

અનાદિમુક્ત ભગવાનની ઇચ્છાથી કલ્યાણ કરવા સ્વરૂપ ઘારણ કરે છે અને કલ્યાણ કર્યા પછી સ્વરૂપ દેખાવું બંઘ કરે છે.

પોતાના બઘા ઠરાવ પડ્યા મૂકી મઢારાજ અને એમના અનાદિમુક્તને શરણે જઈએ તો અનાદિમુક્તની પંક્તિમાં બેસી જવાય.

> ભગવાનની કૃપાને કોઈ શરત નથી. જેંજે

ર્ક્યા સાધ્ય એટલે પછી તેમાં કાંઈ કરવાનું જ બાકી ન રહે તેને કૃપાસાધ્ય કહેવાય, જરૂર છે ફક્ત વિશ્વાસની, શ્રહ્યાની.

અનાદિમુક્તની સમજાવવાની શૈત એટલી સચોટ હોય છે કે તેના બે ઉત્તર હોઈ જ ન શકે.

> પ્રભુ કૃપા દૃષ્ટિ કરે ત્યારે કર્મો નાશ થઈ જાય છે.

જેમ મહારાજ સદાય પ્રગટ છે, તેમ તેમના અનાદિમુક્ત પણ સદાય પ્રગટ જ છે.

> મઢારાજના એકે–એક વચનો ચૈતન્ચમાં ઊતારીને તો અનાદિમુક્તની દિવ્ય સ્થિતિને પમાય.



જે મિટ્ટારાજ અને અનાદિમુક્તની કૃપા મળે ત્યારે બઘા સાઘનોનો અંત આવે.

બઘા અવતા**છેના ચ**ષ્ટિત્રો તે મહારાજના જ છે.

> અનાદિમુક્તના ગુણગાનમાં મંહ્રારાજના જ ગુણગાન ગવાય છે.

સંબોધન કરવા જેવા તો એક ભગવાન સ્વામિનારાયયા જ છે.

અનાદિમુક્તના વચનોમાં એવું બળ રહેલું છે કે તે વચનોથી જીવોમાં હિંમત આવે, ધીરજ આવે પરિસ્થિતિનો સામનો કરવાની સમજ ને શક્તિ મુક્તોના વચનો આપે છે અને જીવ મુસિબતોનો સામનો કરવા સજ્જ બને છે.



વૃત્તિઓ ખેંચાઈને ભગવાનમાં જોડાઈ ન જાય ત્યાં સુધી નિરાસક્ત રહી પોતાનું કર્તવ્ય કર્યા કરવું.

આત્યંતિક મોક્ષ માટે ફક્ત ભ્વામિનાણયર્પ્ર ભગવાનના ચરિત્રોનું જ સ્મરપ્રા કરાય, તેમનું જ ભજન થાય અને તેમનું જ ચિંતન મનન અને નિદિઘ્યાસ થાય. બીજાનું નહિ.

ભાઘન ગમે–તેટલા કર્યા હોય, પણ મહાણજના અનાદિમુક્ત મળ્યા સિવાય પ્રાપ્તિ ન થાય.

ભગવાન સ્વામિનારાયણ આત્યંતિક મોક્ષ શું છે તે સમજાવવાને માટે પૃથ્વી પર પ્રગટ થયા.

ભगवानना तहाडारुભावने पभार्डी हे तेवा मुडतनो જोग કरुवो. ब्रैंजि એ ગમે તેવી પરિસ્થિતિ આવે છતાં વિશ્વાસ દઢ રાખવો કે ભગવાન ક્યારેય કોઈનું ભૂડું કરતા નથી. દરેક જીવનું સારું જ કરે છે.

ભગવાનના અનાદિમુક્ત પાસેથી મૂર્તિ સુધી પહોંચવાની પ્રેરુણા તથા આશીર્વાદ મળે છે.

મૂર્તિમાં પહોંચવા માટે અનાદિમુક્ત એ શ્રેષ્ઠ માઘ્યમ છે. તેમની આપણા પર કૃપા ઊતરે તે માટે પણ પુરુષાર્થ તો કરવો જ રહ્યો.

સર્વે વિદ્યા સ્વામિનારાયણ ભગવાનમાંથી જ પ્રગટ થાય છે.

અનાદિમુક્તનું જીવન તો આદર્શ પ્રસ્થાપિત કરવા દેખાવ માત્ર હોય છે. બાકી તેઓ તો અખંડ દિવ્ય સુખમાં મસ્ત રહે છે. નિર્જે ઉપાસના એટલે આજ્ઞાઓ એક પશ ચૂકાય નહિ અને ભગવાન સ્વામિનારાયશ સિવાય બીજું કાંઈ રહે નહિ. એ ઉપાસના.

ઘામમાં ભગવાનને દિવ્ય વસ્ત્રો છે એ વસ્ત્રો ભગવાનના એક પણ અંગને ઢાંકતા નથી. એવા દિવ્ય છે. એ અનુભવે જ ખબર પડે.

> ભગવાનને એમ પ્રાર્થના કરવી કે તમારી મરજી થાય ત્યારે પણ મારા ચૈતન્યને સંભાળી લેજો.

ભગવાનનું પ્રાગટ્ય સીમિત લોકો માટેનું નહોતું. એ સાશયે વિશ્વ માટે હતું.

> પૂર્શ સ્થિતિને પામેલા અનાદિમુક્તને બધું સાન સ્વયં સ્કૂરિત હોય છે. નિંજ



ભગવાન સાથે રસબસ થઈ જવાય ત્યારે જ ભગવાનની વાર્યી સમજાય.

પાત્રતા પ્રાપ્ત કરવા માનસી પૂજા કરવી, તે પૂજા અર્ઘા કલાકની ન રહેતાં કાયમી થઈ જવી જોઈએ.

અનાદિમુક્ત હોય એ સભામાં દરેકે આવવું. મહારાજ તેમના દ્વારા આશીર્વાદ વરસાવે છે.

ઘર્મશુદ્ધિ હોય ત્યાં વહીવટ શુદ્ધિ હોય જ. વહીવટ શુદ્ધિ ઘર્મશુદ્ધિ વગર શક્ય નથી.

અનાદિમુક્તની કટુણા એમાં છે કે તે દરેક જીવને સંકલ્પ માત્રમાં કલ્યાણના હક્કદાર બનાવી દે છે.

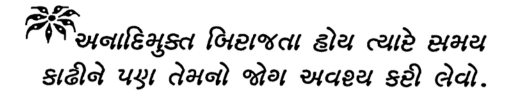


ઝીર્યી બુદ્ધિવાળા મુમુક્ષુને અનાદિમુક્તની વિલક્ષરાતા જર્યાય છે. એ વિલક્ષરાતાનું અનુસંઘાન રાખવાથી અંત:કરર્યા નિર્મળ બને છે ને તેમાં મુક્તના કલ્યાર્યાકારી ગુર્યા આવે છે.

' સંત જાણજો મારી મૂરતી રે, એમાં ફેર નહિ એક રતિ રે' એમ શ્રીજીમઢારાજ કહે છે. એનો અર્થ સ્વામી-સેવકભાવે જળ-તરંગવત્ એક્તા. અનાદિમુક્ત એવા સંત છે.

> મઢારાજની મૂર્તિમાં રાખ્યાના આશીર્વાદનું અનુસંઘાન બરોબર દઢ થાય તો હર્ષ-શોક, માન-અપમાન, રાગ-દ્વેષ, સુખ-દુ:ખ વગેરે કંઈ નડી શકે નહિ.

> > Pro P



અનાદિમુક્તને અંતર્ઘાન થવાપશું અને પ્રગટ થવાપશું બઘું શ્રીહૃટિના સંકલ્પથી જ છે. પ્રાગટ્ય દિન અને અંતર્ઘાન તે ભગવાનમાં જોડ્તી લીલા જ છે. અનાદિમુક્ત કદીયે ગર્ભવાસમાં આવતા નથી. આ તો દિવ્ય સંકલ્પ માત્ર છે.

ભગવાનના જ આયેલા પૈસામાંથી વીસમો ભાગ તેમને પાછો આપીએ છીએ છતાં તેઓ રાજી થઈ આપણને અનાદિમુક્તની પંક્તિમાં બેસાડી દે છે.

મહારાજમાં રહી મૂર્તિનું સુખ ભોગવવાની કળા અલૌકિક છે એ અનુભવે જ ખબર પડે.





અનાદિમુક્ત જ્યારે મહારાજની મૂર્તિ પ્રસાદીની કરી આપે પછી તેમાં મહારાજ પ્રત્યક્ષ નિવાસ કરીને રહે છે.

ભગવાનને સર્વોપરી સમજવા માટે જુદી–જુદી કક્ષાઓ, જુદી–જુદી ભૂમિકાઓ બાજુએ મૂકી દેવી જોઈએ, એ માત્ર ચર્ચા અને બૌદ્ધિક મનોરંજનનો વિષય બની રહે છે. જ્યારે અનુભવસાન થાય, ત્યારે નાસ્તિકપશું, શંકા–કુશંકા ટળે અને વિવાદ માત્રનો અંત આવે.

> દેહ ભાજો–ભમો હોય ત્યારે જ ચૈતન્ચમાં મહારાજની મૂર્તિ પઘરાવી દેવી.

વિપરીત પરિસ્થિતિમાં પશ સંપૂર્ણ વિશ્વાસ સાથે એક નિષ્ઠા રાખી ભગવાન ભજ્યા કરીએ તો મુશ્કેલી રહેવા પામે નહિ.





ભગવાન ઓળખાઈ જાય તો પ્રાટબ્ધનો અંત આવે.

Faith is a bridge to Akshardham આપણી અને અક્ષરદ્યામની વચ્ચે શ્રહ્યા એ પુલ છે.

> બઘામાં નિમંત્રરાની રાઢ જોવાય, પરંતુ ભેગવાન મેળવવા નિમંત્રરાની રાઢ ન જોવાય.



શ્રી સ્વામિનારાયણ ડિવાઈન મિશન શાને માટે ?



શ્રી સ્વામિનારાયણ ભગવાનના સર્વજીવહિતાવહ સંદેશ અનુસાર માનવજાતના શ્રેય અને પ્રેય માટે—

- (ક) સેવા-સદાવ્રતના આદર્શો અનુસાર ભેદભાવ વિના આર્થિક મૂંઝવણ અનુભવતાં ભાઈબહેનોને જરૂરી રાહત પહોંચાડવી;
- (ખ) આરોગ્યપ્રસારની માર્ગદર્શક વ્યવસ્થા અને રોગોપચારનાં સારવાર કેન્દ્રો-ઔષધાલયો સ્થાપવાં-ચલાવવાં, અગર એવું કાર્ય કરતી સંસ્થાઓને સહાયરૂપ થવું;
- (ગ) આત્મિક શાંતિ અને માનવતાની ભીનાશ રેલાવતાં
  મંદિરો, સત્પુરુષોનાં સ્મારકકેન્દ્રો, વગેરેનાં
  નિર્માણ-નિભાવ-વિકાસ કરવાં;
- (ઘ) જીવનઘડત૨માં ઉપયોગી સાહિત્ય અને કલાના
  વિકાસકાર્યને ઉત્તેજન આપવું;
- (ચ) સમ્યક્ અભ્યાસ માટે પુસ્તકાલય, સંગ્રહાલય, સંશોધનકેન્દ્ર સ્થાપવાં-ચલાવવાં અગર એવા એકમોને મદદરૂપ થવું,
- (છ) સર્વસમન્વય સધાય એવાં સાંસ્કારિક અને તત્ત્વજ્ઞાનવિષયક પ્રકાશનો પ્રસિદ્ધ કરવાં અને તે વડે જનસમુદાયનો ઊર્ધ્વગામી વિકાસ સાધવામાં મદદરૂપ થવું;

અને એ રીતે :

- (૧) સમાજજીવનની આધારશિલાસમાં સદાચાર અને નીતિનાં ધોરણો બળવત્તર થાય એવી પ્રવૃત્તિઓનું આયોજન કરવું;
- (૨) સમાજમાં સંપ, એકતા અને પરસ્પર સુદ્રદ્ભાવ
  વૃદ્ધિ પામે, વિશ્વબંધુત્વની ભાવના વિકસે અને
  વિસંવાદિતા દૂર થાય એવા કાર્યક્રમો આપવા;
- (૩) વિશ્વના ધર્મો અને પક્ષો વચ્ચે સંવાદિતા જળવાઈ રહે
  એ માટે સર્વધર્મીય પરિષદોનું આયોજન કરતા રહી
  આધ્યાત્મિક અને સામાજિક ઉત્કર્ષને વેગ આપવો.

આવા સુઆયોજિત કાર્યક્રમો અને પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા પરિપૂર્શ ભગવત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ તરફ માનવસમુદાય સર્વાંગી વિકાસ પામી ગતિમાન થાય એવો મિશનનો શુભ આશય છે.



દેત કરવા જેવા એક ભગવાન ને મૂર્તિમાં રહેનારા અનાદિમુક્ત છે. બીજે દેત રહે તો જાણવું કે જીવમાં રોગ છે.

- પૂજચશ્રી નારાયણભાઈ